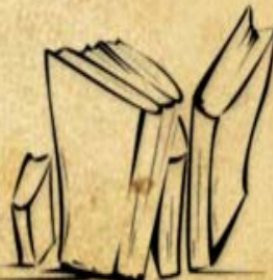


# على الطريقة

محمد بن سرار اليامي

مصدر هذه المادة

الكتبة الإسلامية  
[www.ktibat.com](http://www.ktibat.com)



# دار باريسية

بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله وحده..، والصلوة والسلام على من لا نبي بعده..

وبعد:

فهذه وقوفاتٌ على طريق الحق..، ومعالم في سبيل الصدق..،  
أزفها لكل مسلم، ومسلمةٌ علَّها أن تكون مشعلَ حقٍ في حياتنا..،  
أزفها باردةً لغُنمها، وعَلَيَّ غرمها.. فإلى الوقفات:

\* \* \* \*

## الوقفة الأولى شمعة في طريق السالكين

عندما يُظْلِمُ الليل، يحلو لك الظلام.. تتطايرُ أوراق المبادئ الزائفة، وتسقط الأقنعة، ويكثر اللصوص.

وبعدها:

تُشعُّ شمسُ الحرية على كون كله مُجاملات، ومداهنات، وقبل ذلك مبادئ حرفية خداعة.. كسراب بقيعة.

فتغسلُ خيوط النور تلك الأوحال العالقة.. إنها خيوط نور حرية الإسلام، وسماحته، ويسره، إنها أعظم مبادئ وُضِعَتْ للحرية في هذا الوجود.

فالمسلم حرٌ في حياته، وحرٌّ له هذه لا تتجاوز حدود ما شرعه له ربه جلٌّ وعزٌّ. وكذلك المسلمة، وهذا ضمانٌ من هذا الدين العظيم لهذه الحريات وتکفلٌ بحمايتها، فيا له من دين عظيم!! لا كما يزعمُ المتهوّكون المتحررون من الحياة والدين.. الساقطون السفلة.

أخي الحبيب.. إذا شعَّ لك هذا النور، وأنت في مكان محلوك الظلام، فتتمسك به، وإياكَ ثم إياكَ، أن تُنْفَرِّطَ في حياتك، فهو السبيلُ للحياة السعيدة.

## الوقفة الثانية

### الدَّاءُ الْعُضَالُ

كُنا ملوك الدنيا، يوم عشنا بـ (لا إله إلا الله)، وكان صفتنا واحداً في سبيل الله، فلما نكصنا على أعقابنا.. أصابنا ما أصابنا من الفرقة والنزاع، والتفرق والشقاق.

كل ذلك بسبب أننا تركنا — إلا من رحمه الله — مبادئنا وأهدافنا، ومقدراتنا، وكلها في شريعتنا.. على صاحبها أفضل الصلاة وأتم وأذكي التسليم.. هو حاملها، وأنا وأنت - أخي الحبيب - المحمولة إليه عبر مرّ القرون، وعبر التاريخ الطويل.. أخي الحبيب.. أخي الكريمة.

والله ثم والله يميناً مكررة، لو تمسكنا بدین ربنا، وبما أمرنا ربنا على لسان نبينا، لحزننا الصلاة والفالح في الدنيا والآخرة.

ولكن:

ولو أهل العلم صانوه صانهم  
ولو عظموه في النفوس لعظما

إن من يريد الحق عليه أن يُجهد نفسه في طلابه.. إن من يريد الحق عليه أن يتجرد من الهوى، والشهوة المأفونة، حتى يصل إلى بر الأمان.. قال الحبيب المصطفى ﷺ: «حجبت النار بالشهوات وحجبت الجنة بالمكاره...».

## على الطريق

أخي الباحث عن الحقيقة:

عليك قبل القيام بالبحث عن الحقيقة أن تحرص على ألا يكون في قلبك مبدأً مأفونٌ مدفونٌ فيه؛ فإنك لن تستطيع للحق طلباً، حتى تتخلص منه، أعني من المبدأ المأفون.

ثم احرص - رعاي الله وإياك - على استشاف الحق من قول الله جَلَّ وَعَزَّ، من المعين الكبير، والمنهل العذب المورود من القرآن الكريم.

ثم طالع من كتب الحديث كُلُّ مُنِيفٍ، واعلم أن قول الرسول ﷺ، مقدمٌ على قول أي بشر كان؛ فقوله ﷺ كما قيل:

يحتاج بقوله، ولا يحتاج لقوله.

أما من يريد أن يلوبي عنقَ النَّص حتى يوافق هواه وشهواته فلا، وألف لا.

ثم الورَع، والورَع، أعني: الورَع الحَيٌّ من القول على الله بغير علم، فذلك إثْمٌ عظيم، وغَرْمٌ عميم.

أبو بكر رضي الله عنه وأرضاه يوم سُئلَ عن معنى كلمة في كتاب الله قال: أَيُّ سماءٍ نُظْلِنِي، وأَيُّ أَرْضٍ نُتَلَّنِي؟ إنَّا قلْتُ في كتاب الله ما لا علم لي به.

والبعض يقول: هاتوا.. وهل من مزيد..؟

ثم أقول لك يا أخي الحبيب، اسمع هذه النصيحة من أخ لك؛ إذا وقعت في معصية، فاعلم أن الله توابٌ رحيم، ولكن إياك ثم إياك والإصرار، فإن عاقبتُه البوار.

فلا كبيرة مع الاستغفار، كما أنه لا صغيرة مع الإصرار؛ ف فهي كبيرة بإصرارك عليها.

### ثم أخي:

إذا عصيت فتب، ولا تقل: أنا لست عاصٌ أنا... أنا... من المبررات المجنونة، وإياك ثم إياك - أخي - من أن تبحث عن حجة لك على معصيتك.

### ثم عليك أخي الحبيب:

بسماع نُصح الناصح، ومتابعة الحق والقول الصالح، واعلم أنك حين تردد أو تُجادل من بادرك بالنصيحة، فاعلم أن هذا هو في قلبك، فأمطه عن قلبك، وتوعَ النصيحة.

أما سمعت بفرعون وهو يجادل موسى ﷺ ويرد عليه بعدما علم أن موسى أتى ليخلصبني إسرائيل من قبضته وتزعزع الملك من يده، قال موسى مهدداً ومذكراً: ﴿وَفَعَلْتَ فَعَلْتَكَ الَّتِي فَعَلْتَ...﴾ وأنتَ يا فرعون يا أبا الفعائيل ما فعلت شيئاً؟!

### أخي الحبيب:

إذا سمعت: قال الله، أو قال رسول الله، فارفع لها سمعك، ولا ت Kapoor، ثم لا تنظر لمن ينصحك، ولكن انظر بماذا ينصحك، ثم تدبّر.

أخي: أعطني قلبك، واجعل كلامي هذا يلامس شِغافه قبل وصوله إلى أذنك.

ألا تعلم أخي إلى أين نمضي.

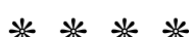
## على الطريق

---

قال ابن حزم رحمه الله:  
 إلى تبعاتٍ في المعاد و موقفٍ  
 نَوَدُ إِلَيْهِ أَنَّا لَمْ نَكُنْ كُنَّا  
 حَصَلَنَا عَلَى هَمٌّ وَإِثْمٌ وَحَسْرَةٍ  
 وَفَاتَ الَّذِي كُنَّا نَلْدُّ بِهِ عَنَا  
 فَمَا نَحْنُ إِلَّا عَبْدُ لِرَبِّنَا جَلَّ وَعَزَّ.. وَالْعَبْدُ إِذَا أَمْرَهُ سَيِّدُهُ، كَانَ  
 عَلَيْهِ أَنْ يَبْادرُ لِلْتَّنْفِيدِ، وَاللَّهُ جَلَّ وَعَزَّ يَقُولُ: ﴿وَتُوبُوا إِلَى اللَّهِ  
 جَمِيعًا﴾ [النور: 31].

ثم اعلم -أيها العبد- أنك حين تقفُ في وجه النص الصريح  
 من أحد الوحيدين، إما راداً له، أو طاعناً فيه، أو مشككاً به حوله،  
 فاعلم أنك مخطئ جداً، وإنها عند الله أعظم، فانتبه حتى تسلم،  
 وقد يملي قيل: أحبُ الحقَّ، وأحبُ فلاناً ما اجتمعوا، فإذا افترقا كانَ  
 الحقُّ أحبَّ إِلَيْهِ من فلان.

واعلم أن جماع الهزيمة كلها -كما هو واقع للمسلمين- بالتخلي  
 عن هذا الدين، ومن تخلى عنه، فقد وَكَلَهُ اللَّهُ إِلَيْهِ نَفْسَهُ، فخسرَ في  
 الدنيا والآخرة، ألا ذلك هو الخسران المبين.



### الوقفة الثالثة

#### إلى من يهمه الأمر

إن من أعجب العجائب يا أخي في الله، أن تعرفه – أي الله –  
ثم لا تحبه، وأن تسمع داعيه ثم تتأخر عن الإجابة، وأن تعرف قدر  
الربح في معاملته ثم تتعامل مع غيره، وأن تعرف قدر غضبه ثم  
تعرض له، وأن تذوق الألم في معصيته ثم لا تطلب الأنس والسعادة  
بطاعته، وأعجبت من هذا كله علمك أنك لا بد لك منه، وأنك  
أحوج شيء إليه، وأنت عنه معرض، وفيما يبعدك عنه راغب.

كان عمر بن عبد العزيز رحمه الله يقول:  
من كان حين تصيب الشمس جبهته  
أو الغبار يخاف الشين والشعا  
ويألف الظل كي تبقى بشاشته  
فسوف يسكن يوماً راغماً حدثا  
في قعر مظلمة غبراء موحشة  
يُطيل في قعرها تحت الشرى للبشا  
ثم ماذا بعد؟  
تجهز بجهاز تبلغين به  
يا نفس قبل الردى لم تخلقني عبثا

## على الطريق

تم القسم الأول من «وقفات على الطريق» علَّ الله جلَّ وعزَّ  
أن يكتبها في ميزان الحسنات الباقيات الصالحات.. وصلى الله  
 وسلم على محمد بن عبد الله وعلى آله وصحبه ومن والاه.

بسم الله الحمد لله رب العالمين.. قيوم السماوات، والأراضين،  
 مدبر الخلائق أجمعين.. الحمد لله حمد الحامدين، والشكر له شكر  
 الشاكرين.

حمدًا لك اللهم والشكر الأجل

ما غرد القمرى ودمع الصبّ هل

ثم صلاة الله تترى ما سرى

برقٌ على طيبة أو أم القرى

مع السلام يغشيان أحمد

وآله المستكملين الرشدا

وبعد..

أخي على طريق الحق.. هذه الرسالة الثانية من «على الطريق»..، علَّ الله جلَّ وعزَّ أن يكتبها في ميزان الحسنات وأن  
 ينفع بها كاتبها وقارئها، وناشرها... آمين..، وأن تكون مشعل  
 حق في طريق الحق لكل سالك.. إنه ولِي ذلك والقادر عليه وإلى  
 الوقفات:



## الوقفة الأولى

### جماع الدين وأصوله

أما سمعت أيها الحبيبُ لكلام شيخ الإسلام أحمد بن تيمية وهو يقول: والعبادةُ، والطاعةُ، والاستقامةُ، ولزومُ الصراط المستقيم، ونحو ذلك من الأسماء مقصودها واحدٌ، ولها أصلان: أحدهما: لا يعبد إلا الله.

والثاني: لا يعبد إلا بما أمر وشرع، ولا يعبد بغير ذلك من الأهواء، والظنون، والبدع.

قال جلَّ وعزَّ: ﴿فَمَنْ كَانَ يَرْجُوا لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلْ عَمَلاً صَالِحًا وَلَا يُشْرِكْ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا﴾ [الكهف: 110].

قال الفضيل بن عياض في قوله تعالى: ﴿لَيَلْوَكُمْ أَيْكُمْ أَحْسَنُ عَمَلًا وَهُوَ الْغَرِيزُ الْغَفُورُ﴾ [الملك: 2]، قال: أخلصه وأصوابه.

قالوا: يا أبا علي، ما أخلصه وأصوابه؟

قال: إن العمل إذا كان خالصاً، ولم يكن صواباً لم يُقبل، وإذا كان صواباً ولم يكن خالصاً لم يُقبل، حتى يكون خالصاً صواباً، والخاص: أن يكون لله، والصواب: أن يكون على السُّنَّة المحمدية على أصحابها أفضل الصلاة وأتم التسليم.

وكلما ازداد العبد تحقيقاً لل العبودية لله، ازداد كماله، وعلَّت درجته.

جعلني الله وإياكم عبيداً له مخلصين، ولسُنَّة نبيه مقتفين..  
والحمد لله رب العالمين.

# على الطريق

## الوقفة الثانية

### من العبودية والذلة؟

أخي على الطريق:

إن جماع الخير وأصله، هو العبودية الحقة لله تبارك وتعالى، فما نزع العبد من رقبته الرِّق الذي خالقه سبحانه، إلا ذلٌّ لمن هو أذلُّ منه أعني للمخلوق.

قال شيخ الإسلام في «العبودية»: ولفظ العبودية يتضمن كمال الذل، وكمال الحب، فإنهم يقولون: قلبٌ متيم، إذا كان معبداً للمحبوب.

اخضعْ وذلَّ لمن تُحبُّ، فليس في  
شرع الْهوى أَنفٌ يشالُ ويرفعُ

ثم قال:

وكلما قوي طمع العبد في فضل الله ورحمته، ورجاؤه لقضاء حاجاته، ودفع ضرورته، قويت عبوديته له، وقويت حرفيته مما سواه، فكما أن طعمه في المخلوق يوجب عبوديته له، فيأسه منه يوجب غنى قلبه عنه، وكما قيل:

استغن عن شئت تكن نظيره، وأفضل على من شئت تكن  
أميره، واحتج إلى من شئت تكن أسيره.

فكذلك طمع العبد في ربه، ورجاؤه له، يوجب عبوديته له،  
وإعراض قلبه عن اطلب من الله والرجاء له، يوجب انصراف قلبه  
عن العبودية لله.

لا سيما من كان يرجو المخلوق، ولا يرجو الخالق.. وكل من  
علق قلبه بالمخلوقين، أن ينصروه، أو يرزقوه، أو يهدوه، خضع قلبه  
لهم، وصار فيه من العبودية لهم بقدر ذلك، والعبودية: الذلة للذى  
استعبد القلب، وكذلك الذل بعد الشموخ والعز، والهوان، بعد  
الكرامة، ولا يحصل ذلك إلا بمعصية الله جل وعز.

أخي:

قد تستعبدك المعاصي والذنوب، فالحذر كل الحذر من ذلك  
حmana الله وإياك من السوء.

أخي:

إن المعصية أذلت عزة الإنسان، وكرامته يوم أمر الله الملائكة،  
فسجدت له، بقوله سبحانه: ﴿اسْجُدُوا...﴾ وكلنا ذubo خطأ.



### الوقفة الثالثة

ليكن شغلك الدائم هو...

أخي الحبيب.. اصح هذه الكلمات، وافهم، واعتبر.

قال ابن القيم: «إذا أصبح العبد وأمسى، وليس همه إلا الله وحده، تَحَمَّلَ اللَّهُ سُبْحَانَهُ حِوَاجَهُ كُلُّهَا، وَحَمِلَ عَنْهُ كُلَّ مَا أَهْمَهُ، وَفِيْنَ قَلْبُهُ لَبْتَهُ، وَلِسَانُهُ لِذِكْرِهِ، وَجَوَارِحُهُ لِطَاعَتِهِ.

وإن أصبح وأمسى، والدنيا همه حَمَلَهُ اللَّهُ هُمُومُهَا، وغمومها، وأنكادها، ووَكَلَهُ إِلَى نَفْسِهِ، فَشَغَلَ قَلْبُهُ عَنْ مُحِبَّتِهِ بِحُبَّةِ الْخَلْقِ، وَلِسَانُهُ عَنْ ذِكْرِهِ بِذِكْرِهِمْ، وَجَوَارِحُهُ عَنْ طَاعَتِهِ بِخَدْمَتِهِمْ، وَأَشْغَالُهُمْ، فَهُوَ يَكْدُحُ كَدْحَ الْوَحْشِ فِي خَدْمَةِ غَيْرِهِ، كَالكَّيْرِ يَنْفَخُ بَطْنَهُ وَيَعْصُرُ أَصْلَاعَهُ فِي نَفْخِ غَيْرِهِ».

كل من أعرض عن عبودية الله، وطاعته، ومحبته، وخدمته فـ:

﴿وَمَنْ يَعْشُ عَنْ ذِكْرِ الرَّحْمَنِ نُقَيِّضُ لَهُ شَيْطَانًا فَهُوَ لَهُ قَرِينٌ﴾

[الزخرف: 36]

لأنه سيصرفها إلى غير مصرفها الصحيح، فهو واقع لا محالة في شرك الشرك، وغارق في الانحراف.

## الوقفة الرابع

وقفة تأمل.. وما أحوجنا لها !

أخي الكريم:

ارع لي سمعك حفظك الله.

يا مَن يرِيدُ الفوز غَدًا في الدار الآخرة، يا مَن يرِيدُ الدور  
الفاخرة، يا مَن يرِيدُ الفلاح، عليكَ بطريق الصلاح.

أخي، لا يكون المؤمن مؤمّناً حَقّاً حتَّى يصلح قلبه و قالبه.

أتدرِي كَيْفَ..؟

لا يصلح الظاهر إلا بصلاح الباطن، وصلاحُ الباطن هو:

أن يعمر المسلمُ قلبه بالإيمان بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله،  
واليوم الآخر، وبالقدر خيره وشره على ما كان عليه رسول الله ﷺ  
وأصحابه ثم يرتقي الحال بالمؤمن حتى يعبد الله كأنه يراه، ولنا  
الظاهر والله يتولى السرائر.

ولذلك إذا جلس الإنسان مع الصالحين قام وقلبه معلقٌ بالله جَلَّ  
وعَزَّ.

أما صلاحُ الظاهر: فهو انطباع ما في القلب على ظاهر البدن،  
فيتقيّدُ العبد بما شرع ربنا تبارك وتعالى، ويستنُّ بسنة الحبيب  
المعصوم عليه الصلاة والسلام، في كل شأن من شؤون حياته.

## على الطريق

ومن أعظم الأدلة على صلاح الباطن والظاهر معًا هو صلاح القول والعمل؛ فلا ينطق إلا بحق، ويجعل هذا اللسان لله دعْها سماويةً، تمشي على مَهَلٍ  
لا تُثقلنها برأي منكَ منكوس

فيكثرُ التسبیخ والتهليل والتحمید، والقول الجميل؛ فإن الإنسان إذا أحبَ شيئاً أصبح ذكرُه دائمًا على لسانه، في يقظه، ونومه، وفي شغله وفراشه، وفر راحته، وكده، دائمًا يذكر ذلك المحبوب، أيًّا كان ذلك المحبوب، وما أعظم أن يكون محبوبكَ - يا أخي - هو الله: ﴿يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّوْهُم﴾ [المائدة: 54] ومن أحبَ شيئاً أكثرَ من ذكره.

ولنستمع لأحد العُشاق يذكر محبوبهُ ويتأوه عند الفراق؛ فيقول:

ولو أني أستغفر الله كلما ذكرتُك، لم تُكتبْ عليَّ ذنوبُ

ومن المعلوم قول الحبيب المصطفى ﷺ: «وَمَنْ تَعْلَقَ شَيْئاً فَقَدْ وَكَلَ إِلَيْهِ» وهذا العاشق تعلق قلبه بحب معشوقته ، فافهم يا رعاك الله.

وما أجمل الحب، إذا كان الله جلَّ وعزَّ؛  
فلَوْ كَانَ حُبُّكَ صادقاً لآطعَتُهُ  
إِنَّ الْحُبَّ لِمَنْ يُحِبُّ مطِيعُ

طاعة الله باتباع أمره واجتناب نواهيه، ومتابعة سنة الحبيب

العصوم ﷺ؛ قال الله جل وعز: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ﴾ [النساء: 59].

نَسِينَا فِي وَدَادَكَ كُلَّ غَالٍ

فَأَنْتَ الْيَوْمَ أَغْلَى مَا لَدِينَا

نُلَامُ عَلَى مُجْبَكُمْ وَيَكْفِي

لَنَا شَرْفُ نُلَامُ وَمَا عَلَيْنَا

وَلَمَّا نَلَقْكُمْ لَكُنَّ شَوْقًا

يُذَكِّرُنَا فَكَيْفَ إِذَا التَّقِينَا

تَسْلِي النَّاسُ بِالدُّنْيَا وَإِنَا

لَعَمْرُ اللَّهُ بُعْدَكَ مَا سَلَيْنَا

تم القسم الثاني من «وقفات على الطريق» علَّ الله جَلَّ وَعَزَّ

أن يكتبها حالصةً لوجهه الكريم، وأن يوفقنا لمواصلة العمل،

وإخراج ما ينفع، إنه ولِيُ ذلك والقادر عليه.

ثَمَّ الْكَلَامُ وَرَبُّنَا مُحَمَّدُ

وَلَهُ الْمَكَارُ وَالْعُلَى وَالْجُودُ

أَخْوَكُمْ

محمد بن سوار بن علي اليامي

1420/9/17

ص.ب: 122586

الرياض: 11731